
Diocesi di Prato
Ufficio Catechistico Diocesano

Quaresima
2026
sussidio diocesano
per le catechiste e i catechisti

Quaresima
2026





1

CARISSIME CATECHISTE, 
CARISSIMI CATECHISTI, 
il primo giorno di Quaresima, quando il sacerdote pone le ceneri sul nostro capo, sentiamo 

delle parole che sono il programma della Quaresima: “convertitevi e credete nel Vangelo”. 
«Convertirsi - diceva Benedetto XVI nell’udienza del mercoledì delle ceneri del 2010 - si-

gnifica cambiare direzione nel cammino della vita: non, però, con un piccolo aggiustamento, 
ma con una vera e propria inversione di marcia. Conversione è andare controcorrente, dove 
la “corrente” è lo stile di vita superficiale, incoerente ed illusorio, che spesso ci trascina, ci 
domina e ci rende schiavi del male o comunque prigionieri della mediocrità morale». Per 
cambiare direzione abbiamo bisogno di liberarci di tutto quello che ci impedisce di camminare 
liberamente e speditamente, quello cioè che in qualche modo ci invita e in qualche modo ci 
costringe ad andare in una direzione opposta a quella indicata da Cristo: abbiamo bisogno, 
cioè, di liberarci dal peccato. Diceva S. Giovanni Paolo II il mercoledì delle ceneri del 2000: 
«l’itinerario della conversione conduce a riconciliarsi con Dio».

Per questo la Quaresima è il momento favorevole per cambiare rotta e dirigerci decisamente 
verso Cristo. Diceva Benedetto XVI nell’udienza citata: «con la conversione si punta alla mi-
sura alta della vita cristiana, ci si affida al Vangelo vivente e personale, che è Cristo Gesù. È 
la sua persona la meta finale e il senso profondo della conversione, è lui la via sulla quale tutti 
sono chiamati a camminare nella vita, lasciandosi illuminare dalla sua luce e sostenere dalla sua 
forza che muove i nostri passi. In tal modo la conversione manifesta il suo volto più splendido 
e affascinante: non è una semplice decisione morale, che rettifica la nostra condotta di vita, ma 
è una scelta di fede, che ci coinvolge interamente nella comunione intima con la persona viva 
e concreta di Gesù». Una scelta che deve continuare perché «convertirsi non è questione di un 
momento o di un periodo dell’anno, è impegno che dura tutta la vita» (Francesco, omelia del 
28 marzo 2014); in questo modo il percorso penitenziale di conversione in Quaresima diventa 
«segno sacramentale della nostra conversione» (colletta della I domenica di Quaresima), cioè 
modello per la conversione continua della nostra vita, per cui ogni giorno riconosciamo che 
quello è il momento favorevole di salvezza, ogni giorno cresciamo nell’amore e nella fiducia 
in Cristo, ogni giorno impariamo a vivere e ad abbandonarci alla volontà del Padre.

Alla luce di tutto questo abbiamo pensato di dedicare il sussidio di Quaresima alla confessio-
ne, perché questo sacramento è il momento più alto e decisivo della nostra conversione. 

Per voi, catechisti, a cui è affidato il fon-
damentale compito di aiutare i ragazzi a 
comprendere il valore penitenziale della 
Quaresima e del suo cammino di conversio-
ne, è questo sussidio, perché vi dia alcuni 
elementi che vi possano aiutare con i vostri 
ragazzi. 

È anche un aiuto diretto a tutti, perché tut-
ti abbiamo bisogno di conversione: se non 
ci convertiamo noi per primi, difficilmente 
potremo aiutare gli altri.



2

Ma cos’è il peccato?
S. Agostino dice che è «una parola, un atto o un desiderio contrari alla Legge eterna» (Contra 

Faustum manichaeum, 22, 27), il Catechismo della Chiesa Cattolica lo definisce come «una 
mancanza contro la ragione, la verità, la retta coscienza; è una trasgressione in ordine all’a-
more vero, verso Dio e verso il prossimo, a causa di un perverso attaccamento a certi beni» 
(1849), «un’offesa a Dio ... [che] si erge contro l’amore di Dio per noi e allontana da lui i nostri 
cuori ... una disobbedienza, una ribellione contro Dio, a causa della volontà di diventare “come 
Dio” (Gn 3,5)» (1850). S. Agostino sintetizza dicendo che è «amore di sé fino al disprezzo di 
Dio» (De civitate Dei, 14, 28).

Possiamo quindi dire che il peccato è un’azione volontaria che in qualche modo disobbedisce 
alla volontà di Dio per la ricerca della propria affermazione fino ad arrivare al rifiuto di Dio. 

Bisogna però fare attenzione a non pensare al peccato semplicemente come un’infrazione di 
alcune leggi o regole che il Signore ci ha dato o che la Chiesa ha stabilito. Il peccato, infatti, 
va ben al di là di questo: è una decisione che io prendo riguardo al mio rapporto con Dio, una 
decisione che ha come base il mio disinteresse o addirittura il mio rifiuto di ciò che Dio ha 
creato per me e della sua redenzione. Non riguarda tanto il piano della legalità quanto quello 
della relazione con Dio e con la sua opera di salvezza.

Per questo non possiamo parlare del peccato come di un errore o una disattenzione: il peccato 
è invece un’azione volontaria in cui io scelgo liberamente di non seguire il piano di Dio, di dire 
a Dio “non mi interessa ciò che tu hai fatto e continui a fare per me”.

         Il Peccato

Per una vera conversione bisogna partire dalla consapevolezza del nostro bisogno di conver-
tirci, cioè dal prendere coscienza che non siamo perfetti (o che dire “in fondo, non sono poi 
così tanto male” è un vano giustificarsi) ma che dobbiamo cambiare la direzione della nostra 
vita, una vita che a volte segue più le logiche del mondo che la persona di Cristo. Si tratta cioè 
di lasciare qualcosa per scegliere decisamente il Signore. Diceva infatti S. Giovanni Paolo II 
nella Dominum et Vivificantem, 31 «La conversione richiede la convinzione del peccato, con-
tiene in sé il giudizio interiore della coscienza, e questo, essendo una verifica dell’azione dello 
Spirito di verità nell’intimo dell’uomo, diventa nello stesso tempo il nuovo inizio dell’elargi-
zione della grazia e dell’amore».

«Riconoscere il proprio peccato, anzi riconoscersi peccatori, capaci di peccato e portati al 
peccato, è il principio indispensabile del ritorno a Dio» dice S. Giovanni Paolo II nella Recon-
ciliatio et Paenitentia, 13.

Contro di te, 
contro te solo ho peccato,

quello che è male ai tuoi occhi, 
io l’ho fatto

				    Sal 50,6



3

Il peccato 
segna 

il fallimento 
radicale 

dell’uomo, 
la ribellione a 

Dio che è 
la Vita, 

un estinguere 
lo Spirito

S. PAOLO VI

         La Tentazione

La tentazione è una provocazione al male. Questa non costituisce necessariamente un pec-
cato per chi viene tentato, anzi propriamente la tentanzione non è un peccato. Infatti, dice S. 
Tommaso che «la tentazione, come provocazione al male, è sempre una colpa per chi tenta. Ma 
per chi viene tentato propriamente non lo è, a meno che non ne resti in qualche modo turbato 
... Quindi per il fatto che il tentato si lascia trascinare al male dal tentatore cade nella colpa» 
(Somma teologica I, 48, 5, ad 3). Detto in altri termini: quando c’è una tentazione, chi tenta 
commette sempre un peccato (se la tentazione viene da un’altra persona), ma chi è tentato lo 
commette solo nella misura in cui segue la tentazione. Se invece vi resiste, non solo non com-
mette peccato, ma addirittura si fortifica perché trova in Dio la forza per resistere al male e 
compiere il bene.

         Il Senso del Peccato

Per capire la necessità della nostra conversione è essenziale fare una riflessione sul senso del 
peccato perché da questo dipende la necessità e la sincerità della nostra richiesta di perdono. 

Ognuno di noi è peccatore (cfr. Rm 3,23), ma non tutti si riconoscono tali, cioè non tutti ri-
conoscono di aver bisogno di essere perdonati. Questa “mancanza” nasce dalla perdita nella 
nostra coscienza (e nella coscienza collettiva) del “senso del peccato”, cioè di quella capacità, 
dice S. Giovanni Paolo II (Reconciliatio et Paenitentia, 18), di percepire i «fermenti di morte 
che sono contenuti nel peccato» e la «sensibilità e capacità di percezione anche per individuare 
tali fermenti nelle mille forme assunte dal peccato, nei mille volti sotto i quali esso si presenta». 
Si tratta cioè della percezione reale e concreta della gravità del peccato e dei modi nei quali il 
peccato e la tentazione si possono manifestare. È pertanto chiaro che dal senso del peccato nasce 
l’odio che dobbiamo avere per il peccato stesso e la forza di “fuggirlo con orrore” (cfr. Rm 12,9).

È importante riflettere su questo perché, come denunciano i pontefici a cominciare da Pio XII, 
la perdita del senso del peccato è il «peccato del secolo» (in Reconciliatio et Paenitentia, 18). 



4

Da dove nasce il senso del peccato? Nasce dal nostro rapporto con Dio come Creatore e Pa-
dre: nel momento in cui il rapporto con Dio viene meno, arrivando in certi casi anche a negare 
Dio stesso, allora viene meno anche il senso del peccato. «Se il peccato è l’interruzione del 
rapporto filiale con Dio per portare la propria esistenza fuori dell’obbedienza a lui, allora pec-
care non è soltanto negare Dio; peccare è anche vivere come se egli non esistesse, è cancellarlo 
dal proprio quotidiano» (S. Giovanni Paolo II, Reconciliatio et Paenitentia, 18). Da queste 
parole si capisce che la negazione di Dio può avvenire sia in senso ateistico (negazione dell’e-
sistenza di Dio) sia in senso “secolaristico” (in cui non viene negata esplicitamente l’esistenza 
di Dio ma si conduce la propria vita, sia privatamente che socialmente, senza alcun riferimento 
alla Trascendenza, cioè come se Dio non esistesse).

La negazione di Dio, allora, è la causa prima della perdita del senso del peccato, da cui ne 

Uno spirito contrito 
è sacrificio a Dio,

un cuore affranto e umiliato, 
Dio, tu non disprezzi.

				    Sal 50,19

derivano altre che si trovano nella coscienza morale di ogni uomo, come per esempio dare alla 
“società” ogni responsabilità per le azioni umane (per cui in fondo “è sempre colpa degli altri” 
o “della società”), negare l’esistenza di una norma morale che regola gli atti indipendentemen-
te dalle circostanze o ancora vedere il peccato come una semplice trasgressione senza nessun 
riferimento a Colui che viene offeso. 

«È vano, quindi, sperare che prenda consistenza un senso del peccato nei confronti dell’uo-
mo e dei valori umani, se manca il senso dell’offesa commessa contro Dio, cioè il senso vero 
del peccato», dice S. Giovanni Paolo II (Reconciliatio et Paenitentia, 18). Quale, allora, il ri-
medio per riuscire a recuperare e far recuperare il senso del peccato? «Restituire alla coscienza 
il senso di Dio, della sua misericordia, della gratuità dei suoi doni, perché possa riconoscere la 
gravità del peccato, che mette l’uomo contro il suo Creatore» (S. Giovanni Paolo II, Udienza 
del 25 agosto 1999).

         La Misericordia di Dio

Recuperando il senso del peccato come offesa fatta a Dio, ci rendiamo conto che l’unica cosa 
che ci permette di superare il peccato, cioè di distruggerlo in noi e di portarci quindi ad essere 
uomini nuovi (in altre parole a conversione) è la misericordia di Dio. 

È quanto “succede” al figliol prodigo della parabola: dopo aver sperperato tutti i suoi averi, 
dopo aver perso il rapporto vitale con il padre e aver buttato via la propria dignità di figlio, «ri-
entrò in se stesso» (Lc 15,17), cioè prende coscienza della propria situazione, non più accecato 



5

dalle ricchezze e con la coscienza non più obnubilata dal peccato. 
Dice S. Agostino, «Se rientrò in se stesso, vuol dire che prima era 
uscito fuori di se stesso. Poiché era caduto lontano da sé ed era 
uscito fuori di sé, per tornare da Colui dal quale si era allontanato 
cadendo fuori di se stesso egli ritorna prima in se stesso» (discorso 
96, 2.2). A questo punto la misericordia di Dio si mostra in tutta la 
sua infinita ampiezza: il padre misericordioso, «commosso corse 
incontro al figlio, gli si gettò al collo e lo baciò» (Lc 15,20). Egli 
non si limita a riprenderlo nuovamente in casa, ma lo accoglie nella 
gioia di una comunione ricomposta, facendolo passare dalla morte 
alla vita. La felicità del padre non nasce semplicemente dall’affetto 
paterno, ma nasce più in profondità dalla consapevolezza che è tor-
nata in vita ed è stata ritrovata la dignità del figlio. 

«La parabola del figliol prodigo esprime in modo semplice, ma 
profondo, la realtà della conversione. Questa è la più concreta 
espressione dell’opera dell’amore e della presenza della misericor-
dia nel mondo umano. Il significato vero e proprio della misericor-
dia non consiste soltanto nello sguardo, fosse pure il più penetrante 
e compassionevole, rivolto verso il male morale, fisico o materiale: 
la misericordia si manifesta nel suo aspetto vero e proprio quando 
rivaluta, promuove e trae il bene da tutte le forme di male esistenti 
nel mondo e nell’uomo», dice S. Giovanni Paolo II (Dives in mi-
sericordia, 6).

         Il Perdono

La misericordia di Dio non rimane un vano sentimento, ma trova 
una sua concretizzazione nel perdono che Dio ci offre.

La vicenda dell’adultera mostra la misericordia di Dio e il suo 
perdono in maniera evidente e luminosa. Quando a Gesù conduco-
no una donna adultera, rea di lapidazione, Cristo vede il desiderio 
di conversione della donna e in base a questo può elargire il segno 
più visibile della sua misericordia: il perdono. «Donna, dove sono? 
Nessuno ti ha condannata? … Neanch’io ti condanno; va’ e d’ora 
in poi non peccare più» (Gv 8,10-11). 

Dice Papa Francesco in Misericordia et Misera, 2: «niente di 
quanto un peccatore pentito pone dinanzi alla misericordia di Dio 
può rimanere senza l’abbraccio del suo perdono. [La misericor-
dia] rimane sempre un atto di gratuità del Padre celeste, un amore 
incondizionato e immeritato. ... La misericordia è questa azione 
concreta dell’amore che, perdonando, trasforma e cambia la vita». 
La misericordia di Dio e il suo perdono appaiono quindi in maniera 
evidente come il primo atto, gratuito, della nostra conversione.

Non c’è 
passato così 

rovinato, non 
c’è storia così 
compromessa 

che non 
possa essere 

toccata dalla 
misericordia

Papa Leone XIV



6

         Il Sacramento 
        della Penitenza

Se vogliamo essere oggetto della misericordia di Dio e se vogliamo che la nostra conversione 
sia autentica, momento essenziale e imprescindibile è il sacramento della Penitenza.

Questo sacramento riceve molti nomi, ognuno dei quali esprime un aspetto del sacramento. 
Nel Catechismo della Chiesa Cattolica vengono indicati e spiegati:

1423 È chiamato sacramento della Conversione poiché realizza sacramentalmente l’appello 
di Gesù alla conversione, il cammino di ritorno al Padre da cui ci si è allontanati con il peccato.

È chiamato sacramento della Penitenza poiché consacra un cammino persona-
le ed ecclesiale di conversione, di pentimento e di soddisfazione del cristiano peccatore.

1424 È chiamato sacramento della Confessione poiché l’accusa, la confessione dei peccati 
davanti al sacerdote è un elemento essenziale di questo sacramento. In un senso profondo esso 
è anche una “confessione”, riconoscimento e lode della santità di Dio e della sua misericordia 
verso l’uomo peccatore.

È chiamato sacramento del Perdono poiché, attraverso l’assoluzione sacramentale del sacer-
dote, Dio accorda al penitente « il perdono e la pace.

È chiamato sacramento della Riconciliazione perché dona al peccatore l’amore di Dio che 
riconcilia: «Lasciatevi riconciliare con Dio» (2 Cor 5,20). Colui che vive dell’amore misericor-
dioso di Dio è pronto a rispondere all’invito del Signore: «Va’ prima a riconciliarti con il tuo 
fratello» (Mt 5,24). 

Dice S. Pietro negli Atti degli Apostoli: «Dio ha adempiuto ciò che aveva annunziato per 
bocca di tutti i profeti, che cioè il suo Cristo sarebbe morto. Pentitevi dunque e cambiate vita, 
perché siano cancellati i vostri peccati» (At 3,18-19). La nostra conversione, quindi, segue il 
perdono dei peccati, e il sacramento della Penitenza, che rende “visibile” tutto ciò, «reinseri-
sce l’uomo nel contesto salvifico dell’alleanza e lo riapre alla vita trinitaria, che è dialogo di 
grazia, circolazione di amore, dono e accoglienza dello Spirito Santo» (S. Giovanni Paolo II, 
Udienza del 15 settembre 1999).

Questa rinascita dell’uomo nel seno della Trinità comporta anche una rinascita nel seno della 
Chiesa. In questo contesto si comprende una dimensione che intrinsecamente caratterizza il 
sacramento della Penitenza: la riconciliazione. Questo aspetto ripara non solo quella rottura 
che il peccato crea nei confronti di Dio, ma ripara anche i germi di divisione nell’anima della 
persona stessa e nei rapporti con i fratelli. Il sacramento della Riconciliazione è per Cristo una 
festa (cfr. Lc 15) in cui non solo si offre il perdono e la riconciliazione al peccatore pentito, 
ma allo stesso tempo questi doni sono fonte di gioia per tutti: la grazia, se accolta con libero 
consenso, conduce ad assaporare la dolcezza di una piena riconciliazione.

«Purtroppo anche nell’esistenza redenta esiste la possibilità di peccare nuovamente, e ciò 
esige una continua vigilanza. Inoltre, anche dopo il perdono, restano i ‘residui del peccato’ 
che vanno rimossi e combattuti attraverso un programma penitenziale di più forte impegno nel 
bene. ... La conversione diventa così un cammino permanente, in cui il mistero della riconci-
liazione attuato nel sacramento si pone come punto di arrivo e punto di partenza» (S. Giovanni 
Paolo II, Udienza del 22 settembre 1999).



7

         Come confessarsi

Questo capitolo è tratto liberamente da una conferenza di S.E. Mons. Krzysztof Jozef Nykiel, 
Reggente della Penitenzieria Apostolica, nel III Seminario sulla Confessione (24-25 ottobre 2024) 
dal titolo: «Come (non) confessarsi. Accortezze e suggerimenti per una buona confessione». 

La prima disposizione necessaria per fare una buona confessione è la fiducia nell’amore mi-
sericordioso di Dio e la sincerità del cuore, così come evitare ogni sorta di diplomazia e di scal-
trezza, perché per accedere alla grazia serve la vera contrizione del cuore e un animo pentito e 
umiliato. Allo stesso modo non si deve aver paura di avvicinarsi al Signore nel suo tribunale di 
misericordia, perché egli sa capire e perdonare: il Suo nome è misericordia.

Bisogna sempre ricordare inoltre che la confessione è un sacramento, cioè un segno efficace 
della grazia di Dio attraverso il quale viene ad ogni uomo elargita la salvezza per mezzo della 
Chiesa e non un semplice colloquio con una persona saggia, un confronto o una richiesta di 
consigli. Come diceva S. Josemaría Escrivá de Balaguer,  «La confessione sacramentale non è 
un dialogo umano, ma un colloquio divino» (È Gesù che passa, 78). Dice il Catechismo della 
Chiesa Cattolica (1446) che «Cristo ha istituito il sacramento della Penitenza per tutti i membri 
peccatori della sua Chiesa, in primo luogo per coloro che, dopo il Battesimo, sono caduti in 
peccato grave e hanno così perduto la grazia battesimale e inflitto una ferita alla comunione 
ecclesiale. A costoro il sacramento della Penitenza offre una nuova possibilità di convertirsi e 
di recuperare la grazia della giustificazione».

Data questa disposizione fondamentale, per 
chi si accosta al sacramento della Riconcilia-
zione i vari catechismi, testi religiosi e devo-
zionali indicano cinque passi:

1. Esame di coscienza
2. Contrizione
3. Ferma intenzione di non peccare più
4. Confessione dei peccati
5. Soddisfazione
Questi cinque passi non sono un mero sche-

ma da seguire, ma indicano quelle disposizioni e condizioni necessarie per accostarsi al sacra-
mento con cuore libero e sereno, senza timore e vincendo quell’ansia e quell’imbarazzo che a 
volte si presentano quando ci si accosta a questo sacramento.

Esame di coscienza
«L’esame di coscienza ... educa a guardare con sincerità alla propria esistenza, a confrontar-

la con la verità del Vangelo e a valutarla con parametri non soltanto umani, ma mutuati dalla 
divina Rivelazione» (Benedetto XVI, Discorso ai partecipanti al Corso promosso dalla Peni-
tenzieria Apostolica, 25 marzo 2011).

L’esame di coscienza è il primo passo per la confessione: ci aiuta a riflettere onestamente sul-
la nostra vita considerando pensieri, parole, opere e omissioni. Ci aiuta inoltre a comprendere 
la verità della nostra relazione con Dio e con il prossimo. 



8

Per fare un buon esame di coscienza è necessario innanzitutto pregare, cioè mettersi alla 
presenza di Dio chiedendo che ci doni la luce per vedere e comprendere secondo il suo cuore.

Per esaminare poi la nostra coscienza, usare degli strumenti pratici non è sbagliato, ma anzi 
aiuta a non lasciar spazio al dubbio di aver lasciato delle zone inesplorate. Come strumenti 
pratici esistono diversi “metodi” per fare l’esame di coscienza: uno di questi è quello di con-
frontare la coscienza esaminando i dieci comandamenti del Decalogo. Un altro metodo con-
siste nell’esaminare come abbiamo adempiuto ai nostri doveri verso Dio e verso gli altri. Un 
metodo utile per l’esame di coscienza è quello di esaminare le virtù cristiane e le virtù umane. 

Nell’esame di coscienza dobbiamo chiedere al Signore di saper mettere a fuoco tutti i peccati 
mortali, che devono essere confessati, ma è utile considerare anche quelli veniali.

Contrizione
«Tra gli atti del penitente, la contrizione occupa il primo posto. Essa è “il dolore dell’animo 

e la riprovazione del peccato commesso, accompagnati dal proposito di non peccare più in av-
venire”» (CCC 1451). Questo dolore nasce dal prendere coscienza della bruttura del peccato 
commesso e particolarmente dalla considerazione di Chi ho offeso con il mio peccato e delle 
ferite che ho inferto alla Chiesa. 

Esistono due tipi di dolore per i peccati: la contrizione e l’attrizione: 
CCC 1452 Quando proviene dall’amore di Dio amato sopra ogni cosa, la contrizione è detta 

“perfetta” (contrizione di carità). Tale contrizione rimette le colpe veniali; ottiene anche il per-
dono dei peccati mortali, qualora comporti la ferma risoluzione di ricorrere, appena possibile, 
alla confessione sacramentale.

CCC 1453 La contrizione detta “imperfetta” (o “attrizione”) è, anch’essa, un dono di Dio, un 
impulso dello Spirito Santo. Nasce dalla considerazione della bruttura del peccato o dal timore 
della dannazione eterna e delle altre pene la cui minaccia incombe sul peccatore (contrizione 
da timore). Quando la coscienza viene così scossa, può aver inizio un’evoluzione interiore 
che sarà portata a compimento, sotto l’azione della grazia, dall’assoluzione sacramentale. Da 
sola, tuttavia, la contrizione imperfetta non ottiene il perdono dei peccati gravi, ma dispone a 
riceverlo nel sacramento della Penitenza.

Un sincero dolore dei peccati, perfetto o imperfetto, è condizione indispensabile per la vali-
dità del sacramento.

Ferma intenzione di non peccare più
La conseguenza logica del dolore dei peccati è la ferma intenzione di non commetterne più. 

Non è il peccatore 
che torna a Dio 
per chiedergli 

perdono, ma è Dio 
che corre dietro 
al peccatore e lo 
fa ritornare a lui

S. Giovanni Maria 
Vianney



9

Senza questa intenzione di correggersi non ci può essere un vero pentimento. Oltre ai peccati, 
comprende anche la volontà di «fuggire le occasioni prossime di peccato». 

La ferma volontà di non peccare più è necessaria a tal punto che se una persona confessa un 
peccato grave, ma con l’intenzione di commetterlo di nuovo, la confessione non è valida. Un 
discorso diverso, invece, è ricadere nello stesso peccato per debolezza o fragilità: in questo 
caso la confessione è valida perché l’importante è che, al momento della confessione, abbiamo 
l’intenzione di non commettere più i peccati di cui stiamo chiedendo perdono. 

L’intenzione di non peccare più ci permette di avanzare nella vita spirituale: se la confessione 
si conclude con questo fermo proposito, allora diventa uno strumento efficace nel nostro cam-
mino verso la santità.

Confessione dei peccati
«L’accusa dei peccati non è soltanto un momento di pretesa autoliberazione psicologica o 

di necessità umana di rivelarsi nella propria condizione di colpa. L’accusa dei peccati è prin-
cipalmente gesto che in qualche modo entra a far parte del contesto liturgico e sacramentale 
della Penitenza e ne condivide le caratteristiche, la dignità e l’efficacia» (S. Giovanni Paolo II, 
Udienza del 21 marzo 1984).

Nella confessione è necessario menzionare tutti i peccati gravi commessi (indicandone il 
numero e le caratteristiche che aggravano o cambiano la natura del peccato) dall’ultima con-
fessione ben fatta ed è conveniente accusarsi anche di quelli veniali. Non si tratta di elencare 
meccanicamente i peccati, ma di un «dialogo religioso, nel quale si esprimono i motivi per 
cui Dio in Cristo non dovrebbe accoglierci - ed ecco il rivelare i peccati commessi - ma con la 
certezza che Egli ci accoglie e ci rinnova per benevolenza sua e per la sua capacità di ri-crearci. 
Il peccatore, in tal modo, non solo si conosce quasi per induzione, ma si conosce a modo di 
riverbero; quando si vede come Dio stesso lo vede nel Signore Gesù; quando si accetta perché 
Dio stesso nel Signore Gesù lo accetta e lo rende “creatura nuova” (Gal 6, 15). Il “giudizio” 
divino si svela per ciò che è: la gratuità del perdono» (S. Giovanni Paolo II, Udienza del 21 
marzo 1984).

Infine, dobbiamo ricordare sempre di non tacere nulla in confessione cedendo alla vergogna: 
non c’è nulla che Dio non sappia e non c’è nulla che Dio non voglia perdonare. Il confessore 
non penserà mai male del penitente, anche se questi confessasse un peccato molto grave o 
vergognoso: al contrario, loderà il Signore e il coraggio che Dio ha dato al penitente per non 
tacere nulla.

Soddisfazione
Una volta confessati i nostri peccati, il sacerdote ci darà qualche consiglio, dopodiché ci indi-

cherà la penitenza che dobbiamo fare e che consiste solitamente «nella preghiera, in un’offerta, 
nelle opere di misericordia, nel servizio del prossimo, in privazioni volontarie, in sacrifici, e 
soprattutto nella paziente accettazione della croce che dobbiamo portare» (CCC 1460) e ci 
darà l’assoluzione. 

La penitenza non è una punizione ma un modo di cooperare con la grazia per riparare il male 
causato. Infatti, «il peccato ferisce e indebolisce il peccatore stesso, come anche le sue relazio-
ni con Dio e con il prossimo. ...  Risollevato dal peccato [con l’assoluzione], il peccatore deve 
ancora recuperare la piena salute spirituale. Deve dunque fare qualcosa di più per riparare le 
proprie colpe: deve “soddisfare” in maniera adeguata o “espiare” i suoi peccati. Questa soddi-
sfazione si chiama anche “penitenza”» (CCC 1459).



10

			   ATTIVITÀ 
			   PER LA QUARESIMA
Questa seconda parte del nostro sussidio è dedicata a un’attività da proporre ai nostri ragazzi 

per la Quaresima. Si tratta di un percorso che, attraverso la testimonianza di alcuni santi o di 
persone che hanno vissuto come santi, ci fa capire la bellezza e la santità di una vita tesa con-
tinuamente alla conversione per essere sempre più uniti a Dio.

Presenteremo quindi sette santi, uno per ogni domenica di Quaresima più un settimo per il 
giorno di Pasqua. Si tratta di un percorso che ci vuole condurre dal deserto di una vita lontana 
da Dio al giardino di una vita piena di Dio e della sua grazia.

Per ogni santo, quindi, presenteremo innanzitutto la vita: la sua carta d’identità come cittadi-
no del Cielo e poche righe in cui si riassume l’essenza della sua vita (in ogni carta di identità, 
però, c’è anche un QR-code che rimanda alla vita completa del santo, per chi vuole saperne di 
più).

Dopo, verrà presentato uno scritto del santo o una testimonianza su di lui in cui si comprende 
il percorso personale di conversione e l’attenzione verso la conversione del prossimo.

Proponiamo che questo percorso diventi anche l’attività di questa Quaresima. Si potrà di-
sporre in chiesa un tabellone con l’immagine che riportiamo in seguito: in questa immagine si 
trova una grande scala che ci porta dal deserto alla cima di una montagna su cui troneggia la 
tomba vuota di Cristo risorto e vivo: è il nostro percorso di conversione. Per salire questa scala 
non siamo soli perché Dio ha predisposto i santi come sostegno e modello di vita: per questo, 
sui muri di contenimento a destra e a sinistra si potrà scrivere il motto del santo (che trovate 
nella Carta di Identità) nello stesso ordine con il quale sono presentati in questo sussidio. 

SANTO TEMA DEL MOTTO

1 S. Carlo Acutis In cosa consiste la 
conversione

2 S. Domenico 
Savio

La ferma decisione di 
diventare santi

3 S. Piergiorgio 
Frassati

Nella confessione si trova 
la forza per la santità

4 Antonietta Meo La preghiera semplice per 
mantenersi senza peccato

5 Manuel Foderà Aiutare Gesù a convertire 
le persone

6 S. Teresa di 
Gesù Bambino

La gioia per la conversione 
dei peccatori

7 David Buggi Se siamo con Dio, la 
nostra felicità è eterna



11

Carlo nacque il 3 maggio 1991 e morì di leucemia fulminante il 12 ottobre 2006, a soli quindici  
anni. Era un ragazzo normale: andava a scuola, giocava, amava la tecnologia ... ma seppe unire 
tutto alla sua profonda fede. 
Fin da giovane mostrò grande devozione: quotidianamente partecipava alla S. Messa e fa-
ceva adorazione eucaristica, e pregava il Rosario ogni giorno. Amava aiutare gli altri ed era 
generoso con i poveri e i più bisognosi: la carità e l’attenzione verso il prossimo erano parte 
integrante della sua vita.
Con la sua testimonianza, pur avendo vissuto poco, divenne per molti un esempio: una vita 
ordinaria, ma vissuta con Cristo al centro, ci porta alla beatitudine eterna, dimostrando che 
anche nella quotidianità semplice si può toccare il Cielo. 

S.
 C

ar
lo

 A
c

u
ti

s
Acutis

Carlo
Londra (Regno Unito)

3 maggio 1991

Monza
12 ottobre 2006

Influencer di Dio

La conversione non è altro che lo 

spostare lo sguardo dal basso verso l’AltoAdoratore dell’Eucaristia

Sempre allegro e attento al prossimo

12 ottobre 2006

Carlo ha coltivato l’amore per Dio e per i fratelli attraverso mezzi semplici, 
alla portata di tutti: la santa Messa quotidiana, la preghiera, specialmente l’Adora-
zione eucaristica. Carlo diceva: «Davanti al sole ci si abbronza. Davanti all’Eucaristia si 
diventa santi!», e ancora: «La tristezza è lo sguardo rivolto verso sé stessi, la felicità è lo sguardo 
rivolto verso Dio. La conversione non è altro che spostare lo sguardo dal basso verso l’Alto, ba-
sta un semplice movimento degli occhi». Un’altra cosa essenziale era la Confessione frequente. 
Carlo ha scritto: «L’unica cosa che dobbiamo temere veramente è il peccato»; e si meravigliava 
perché – sono sempre parole sue – «gli uomini si preoccupano tanto della bellezza del proprio 
corpo e non si preoccupano della bellezza della propria anima». 
Dall’omelia di Leone XIV per la canonizzazione di S. Carlo Acutis

Diceva Carlo che la conversione non è altro che un processo di sottrazione meno io per lasciare 
spazio a Dio: questa è stata la battaglia con se stesso. Diceva: «Che giova all’uomo vincere mille 

battaglie se poi non è capace di vincere se stesso con le proprie corrotte passioni?»
Da una testimonianza di Antonia Salzano, madre di S. Carlo Acutis



12

Domenico era un ragazzo come tanti, figlio di gente semplice, ma fin da piccolo mostrò un 
grande amore per Dio. A dodici anni incontrò S. Giovanni Bosco, che divenne il suo educatore 
all’Oratorio di Valdocco. Don Bosco rimase colpito dal suo desiderio sincero di diventare santo 
non con cose straordinarie, ma facendo bene il suo dovere di ogni giorno. A don Bosco disse: 
«Io sono la stoffa, lei ne sia il sarto. Mi prenda con lei e farà un bell’abito per il Signore», detta 
per indicare che voleva gli si indicasse la via della santità. Il giorno della sua prima comunione 
scrisse questi propositi, che saranno il programma di tutta la sua vita: 1. Mi confesserò molto 
sovente e farò la comunione tutte le volte che il confessore mi darà licenza. 2. Voglio santifica-
re i giorni festivi. 3. I miei amici saranno Gesù e Maria. 4. La morte, ma non peccati. 

S.
 D

o
m

en
ic

o
Sa

v
io

Savio
Domenico
Riva presso Chieri (To)

2 aprile 1842

Mondonio (At)
9 marzo 1857

Gigante dello spirito

La morte, ma non peccati

Figlio dell’Oratorio di don Bosco

Deciso da sempre a diventare santo

9 marzo

Un giorno [all’oratorio] udì dal pulpito questa massima: «Giovani, se volete per-
severare nella via del cielo, vi si raccomandano tre cose: accostatevi spesso al sacramento 
della confessione, frequentate la santa comunione, sceglietevi un confessore cui osiate aprire 
il vostro cuore, ma non cangiatelo senza necessità». Cominciò egli a scegliersi un confessore, 
che tenne regolarmente tutto il tempo che dimorò tra noi e a confessarsi ogni quindici giorni, 
poi ogni otto giorni, comunicandosi colla medesima frequenza. Il confessore osservò il grande 
profitto che faceva nelle cose di spirito.
Diceva: «Il confessore è il medico dell’anima [...]Ho piena fiducia nel confessore che con paterna 
bontà e sollecitudine si adopera per il bene dell’anima mia; né io vedo in me alcun male che egli non 
possa guarire». E anche: «Se ho qualche pena in cuore vo dal confessore, che mi consiglia secondo 
la volontà di Dio; giacché Gesù Cristo ha detto che la voce del confessore per noi è come la voce di 
Dio». A un compagno, appena arrivato all’Oratorio, diceva: «Sappi che noi qui facciamo consistere 
la santità nello stare molto allegri». Procuriamo «soltanto di evitare il peccato, come un grande 

nemico che ci ruba la grazia di Dio e la pace del cuore, di adempiere esattamente i nostri doveri». 
Da “Vita del giovanetto Savio Domenico” di S. Giovanni Bosco



13

Nasce nel 1901 a Torino in una famiglia della ricca borghesia. In un periodo in cui Torino ini-
zia un accentuato sviluppo imprenditoriale, Piergiorgio entra in contatto con le difficoltà e la 
povertà degli operai: durante il liceo comincia a frequentare le Opere di san Vincenzo. Amico 
di tutti, esprime sempre una fiducia illimitata e completa in Dio e nella Provvidenza ed affronta 
le situazioni difficili con impegno, ma con serenità e letizia. Si iscrive a diverse congregazioni 
e associazioni cattoliche, si accosta con frequenza alla comunione, aderisce alla «Crociata Eu-
caristica» e frequenta la Congregazione Mariana. Fonda con i suoi amici più cari una «società» 
allegra che viene denominata «Tipi loschi», giovani attenti ad aiutarsi nella vita interiore e 
nell’assistenza degli ultimi. Muore di poliomielite fulminante il 4 luglio 1925. 

S.
 P

Ie
r

g
io

r
g

io
Fr

as
sa

ti
Frassati

Piergiorgio
Torino

6 aprile 1901

Torino
4 luglio 1925

Tipo losco

Verso l’Alto

Innamorato di Dio

Difende la fede senza paura

4 luglio

C’è qualcosa, però, relativo a questo giovane carismatico che poche persone 
conoscono: amava confessarsi. Aveva bisogno di farlo.
Racconta al Wohar in Finding Frassati: And Following His Path to Holiness che un giorno, p. Righini 
stava andando a celebrare la Messa quando Piergiorgio andò da lui e gli chiese se «poteva avere il 
piacere di confessarsi». Preso alla sprovvista, ma volendo aiutare Piergiorgio, il sacerdote si guar-
dò intorno per vedere se c’era una chiesa nelle vicinanze. Nel classico stile di Frassati, il ragazzo 
disse: «Non è necessario, mi confesserò qui per strada». Frassati si tolse il cappello, fece il Segno 
della Croce e iniziò a confessarsi. Se p. Righini era distratto dai rumori della strada, Frassati sem-
brava non curarsi di quello che lo circondava, e «subito dopo se ne andò via soddisfatto e felice».
Sua sorella, Luciana Frassati, nel suo libro Mio Fratello Pier Giorgio afferma che il giovane vo-
leva accostarsi a Dio più frequentemente possibile per purificare la sua anima, e cercava aiuto e 
consigli dal suo confessore per poter vivere in modo più profondo la vita cristiana.
«Possedendo la pace del Signore, per lui era più facile soffrire, compiere sacrifici, affrontare il 

silenzio quotidiano in casa e le difficili prove di carità all’esterno».
Dal sito www.aleteia.org



14

“Ciao Madonnina cara!”. Con la naturalezza dei bambini, così Antonietta Meo si rivolge alla 
Madonna, che lei chiama la Mammina di Gesù. Nennolina, come la chiamano i suoi familiari, 
è una bambina vivace, con occhi vispi e un caschetto di capelli scuri. Con la famiglia ogni 
giorno recita il Rosario e assiste alla Santa Messa, ma ha anche una gran voglia di giocare e 
cantare. Un giorno le scoprono un osteosarcoma, un tumore osseo maligno che la porterà prima 
all’amputazione della gamba e poi alla morte prima dei sette anni. Tanto tempo negli ospedali, 
tanto dolore, ma anche una grande eredità: Nennolina ha lasciato un diario e più di cento let-
terine rivolte a Gesù, Maria e Dio Padre che rivelano una vita di unione mistica straordinaria. 
Nell’ultima letterina dice: “Caro Gesù, di’ alla Madonnina che l’amo tanto e voglio starle vicina”.

Meo
Antonietta (Nennolina)

Roma

15 dicembre 1930

3 luglio 1937

Scrittrice di lettere a Gesù

Caro Gesù, io ti voglio 

tanto beneFiglia della Madonnina

Abbandonata a Dio nella malattia

è in corso la causa di beatificazione

Roma

A
n

to
n

ie
tt

a 
M

eo

«Caro Gesù Eucaristia, ti voglio tanto bene ma oggi ho detto una bugia e vorrei 
essere perdonata e te lo chiedo con tutto il cuore perché io sento un grande dolore»; 
«Caro Gesù, fammi morire prima che possa commettere un peccato mortale almeno potrò ve-
nire in paradiso nella gloria degli angeli e dei santi»; «Caro Gesù bambino, mi pento con tutto 
il cuore del capriccio che ho fatto e ti chiedo perdono con tutto il cuore e domani farò tanti 
piccoli sacrifici per riparare». Un giorno è seduta accanto alla mamma e dice: «Brutto non vo-
glio darti retta vorresti che disobbedissi alla mamma no io voglio essere buona» - e la mamma: 
«Che hai?» - e lei: «Il demonio mi dice vai a giocare con l’acqua, ma io voglio obbedirti e voglio 
così far piacere a Gesù e alla Madonnina». Sono parole semplici, quelle di Antonietta, che ripe-
tono con una freschezza e un’intensità uniche verità evidenti ma antiche. Sono parole tenere, 
quelle di Antonietta, voce di tutti i bambini, che attirano l’attenzione del Cristo e che svelano 
la loro dote fondamentale, quella della fiducia destinata a diventare emblema dei figli di Dio. 
Antonietta si abbandona a Dio Padre, vedendolo come una sorgente d’amore da cui attinge una

 forza vitale per crescere nell’amore e sperare quando il male l’aggredisce.
Dal sito www.scrutatio.it



15

Nasce a Calatafimi (Tp) il 21 giugno 2001, terzo figlio di una famiglia cristiana. A quattro 
anni scopre di avere un tumore maligno con pressoché nessuna possibilità di guarigione: ver-
rà operato e nei cinque anni seguenti si sottoporrà a venti cicli di chemioterapia. A sei anni 
riceve la prima Comunione e l’anno dopo la Cresima. Ogni volta che riceveva la Comunione, 
si distendeva per terra ai piedi del Tabernacolo come segno di penitenza. Era il momento in 
cui entrava in colloquio con Gesù. Il 20 luglio 2010, il suo ultimo giorno sulla terra, Manuel, 
disteso sul letto, teneva stretta la Corona del Rosario tra le mani. Fu celebrata la Santa Messa 
nella sua camera.
Dopo aver ricevuto la Comunione con un filo di voce disse: «Ho finito» ed emise il suo ultimo 
Respiro. Pochi istanti dopo il “Guerriero della Luce” contemplava la Vera e Unica Luce.

Foderà
Manuel
Calatafimi Segesta (Tp)

21 giugno 2001

20 luglio 2010

Guerriero della luce

Le mie sofferenze per la 

conversione dei “cuori duri”Manuel  Foderà
2001-2010

Figlio amato di Maria

Cuore invaso dal suo amico Gesù

è in corso la causa di beatificazione

Calatafimi Segesta (Tp)

M
au

el
 

Fo
d

er
à

«Gesù mi ha proclamato “Guerriero della Luce” per vincere il male e le tenebre 
del mondo», diceva Manuel. Ed era un guerriero accompagnando Gesù nelle sue soffe-
renze: un giorno, per esempio, Manuel si rifiuta di prendere l’antidolorifico perché, confida alla 
madre, «Gesù ha bisogno della mia sofferenza di oggi per salvare le anime».
Quando la chemio gli provoca la caduta dei capelli, per lui tra le ferite più dolorose, suor An-
tonella chiede a Manuel: «Se Gesù ti dicesse che ha bisogno dei tuoi capelli per la conversione 
dei cuori “duri”, come li chiami tu, cosa risponderesti?». Manuel non ci pensa nemmeno un 
secondo: «Al mio Amico non si dice mai di no. Se Gesù ha bisogno dei miei capelli perché deve 
fare qualche magia, io glieli dono volentieri». E poi scrive: «Gesù, ti regalo i miei capelli con il 
cuore. Così trasformerai i miei capelli in polverina magica e li darai a tanti bambini e a tante 
persone che hanno il cuore duro».
Sarà così anche verso la fine della sua vita: quando i medici si accorgono di due masse tumorali 
in testa, Manuel rivelerà ai suoi cari «un dono grande che Gesù gli aveva fatto: due spine della 

sua corona» donategli da Cristo per la salvezza delle anime.
Da “Manuel”, di Valerio Bocci e “Il chicco di grano” di Costanza Signorelli



16

È l’ultima dei nove figli (ne sopravvivono cinque) nati dai Santi Luigi Martin e Zelia Guérin. 
Dopo un’infanzia felice, a quindici anni ottiene il permesso di entrare nel Carmelo, dove pas-
serà gli anni della sua vita: qui prenderà il nome di Teresa di Gesù Bambino e del Volto santo. 
Al centro del suo cammino vi è la cosiddetta “Piccola Via”, che consiste nell’affidarsi totalmen-
te all’amore misericordioso di Dio e nel vivere con amore le piccole cose della vita quotidiana. 
Donna semplice, non vive eventi straordinari come estasi o miracoli, conosce l’aridità nella pre-
ghiera e le incomprensioni, ma niente le toglie la serena allegria e la pace che le colmano il cuore.
Muore nel Carmelo a ventiquattro anni per tubercolosi, promettendo che avrebbe passato il 
suo Cielo a fare del bene sulla terra 

Martin
Marie-Françoise Thérèse

Alençon (Francia)

2 gennaio 1873

30 settembre 1897

Missionaria in Clausura

Voglio passare il mio 

Cielo a fare del bene sulla terraSposa di Gesù

Amore nel cuore della Chiesa

1° ottobre

Lisieux (Francia) 

S.
 T

er
es

a
d

i G
es

ù
 B

am
bi

n
o

Intesi parlare d’un grande criminale, che era stato condannato a morte per dei 
delitti orribili: tutto faceva prevedere ch’egli morisse nell’impenitenza. Volli a qualun-
que costo impedirgli di cadere nell’inferno: ... consapevole che da me stessa non potevo nulla, 
offersi al buon Dio tutti i meriti infiniti di Nostro Signore, i tesori della santa Chiesa, [feci] dire 
una Messa secondo la mia intenzione ... Sentivo in fondo al cuore la certezza che i desideri 
nostri sarebbero stati appagati; ma, per darmi coraggio e continuare a pregare per i peccatori, 
dissi al buon Dio che ero sicura del suo perdono ... e che avrei creduto ciò anche se quegli non 
si fosse confessato e non avesse dato segno di pentimento ... Leggendo le notizie sul Pranzini, 
il giorno seguente alla sua esecuzione capitale, ... le mie lacrime tradirono la mia emozione: 
Pranzini non si era confessato, era salito sul patibolo e stava per passare la testa nel lugubre 
foro, quando a un tratto, preso da una ispirazione subitanea, si volta, afferra un Crocifisso che 
il sacerdote gli presentava, e bacia per tre volte le piaghe divine! Poi l’anima sua va a ricevere la 
sentenza misericordiosa di Colui che dice: «Ci sarà più gioia in Cielo per un solo peccatore il 

quale faccia penitenza che per novantanove giusti i quali non ne hanno bisogno...».
Da “Storia di un’anima”, 135



17

David era un giovane come tanti: andava a scuola, faceva sport, amava la vita, era curioso e 
intelligente. Frequentava la parrocchia, aveva una formazione cattolica e stava cercando il 
“vero senso della vita”, la Verità attraverso la fede.
All’età di sedici anni gli viene diagnosticato un tumore maligno alle ossa. Il male progredisce 
rapidamente: metastasi al polmone, dolori forti, sofferenza continua. Nonostante la paura, il 
dolore, la fragilità, David attraversa la prova con una fede matura, trovando nella preghiera 
e nella fiducia in Dio una nuova consapevolezza. Raccontò lui stesso che, in un momento di 
profonda crisi, decise di “affidare la malattia a Dio” e di vivere le sue sofferenze come offerta.
Per David, quell’anno di malattia fu “l’anno più bello della sua vita”.

D
av

id
B

u
g

g
i

Buggi
David
Aosta

6 novembre 1999

Roma
18 giugno 2017

Dispensatore di felicità

Se sono felice io, come 

non puoi esserlo tu? Amante della Verità

Vincitore dopo una dura lotta

è un testimone della fede

«Una sera in ospedale incomincio ad essere turbato e allora prendo il Rosario 
e comincio a pregare; ed inizio subito a sentire un’emozione bellissima che mi irradia 
nel cuore, un’emozione molto, molto potente: più prego più diventa forte perché diventa viva. 
Era un’emozione concreta come può essere la felicità, la tristezza, ... ma completamente nuova, 
mai provata prima e bellissima: come sentirsi innamorati, al settimo cielo, ma di un amore vivo, 
concreto. Fino a che non scoppio a piangere senza riuscire a fermarmi mentre mi tornano in testa 
quelle parole: “Affida la tua malattia a Dio”. E qui il Signore viene di nuovo a sconvolgermi perché, 
finito il Rosario, ... passo dall’essere sicuro di non affidare la mia malattia a Dio, all’essere estrema-
mente convinto che fosse l’unica cosa che io volessi fare. Capii in un istante che tutti i miei progetti, 
tutta la mia voglia di controllare la mia vita, erano soltanto un remare contro: il Signore mi stava 
mostrando come la mia vita non rispondeva alla mia volontà, ma alla Sua. Da quel momento, io 
ho vissuto letteralmente l’anno più bello della mia vita». Dopo quell’esperienza in ospedale inizia 
ad andare a messa tutti i giorni, a ricevere l’Eucaristia quotidianamente e «a prenderla in modo 

sano, essendomi confessato prima se avevo commesso un peccato di cui sentivo la gravità». 
Da “Il chicco di grano” di Costanza Signorelli



O Maria,
Madre di misericordia,
veglia su tutti
perchè non venga resa vana la croce di Cristo,
perchè l’uomo non smarrisca la via del bene,
non perda la coscienza del peccato,
cresca nella speranza in Dio
“ricco di misericordia”,
compia liberamente le opere buone
da Lui predisposte
e sia così con tutta la vita
“a lode della sua gloria”.

S. Giovanni Paolo II


