AR

0 . . . Aah Diocesi di Prato
. I\ Ufficio Catechistico Diocesano

QUARESIMA
2026

SUSSIDIO DIOCESANO
PER LE CATECHISTE E I CATECHISTI






CARISSIME CATECHISTE,
CARISSIMI CATECHISTI,

il primo giorno di Quaresima, quando 1l sacerdote pone le ceneri sul nostro capo, sentiamo
delle parole che sono il programma della Quaresima: “convertitevi e credete nel Vangelo”.

«Convertirsi - diceva Benedetto XVI nell’udienza del mercoledi delle ceneri del 2010 - si-
gnifica cambiare direzione nel cammino della vita: non, pero, con un piccolo aggiustamento,
ma con una vera € propria inversione di marcia. Conversione ¢ andare controcorrente, dove
la “corrente” ¢ lo stile di vita superficiale, incoerente ed illusorio, che spesso ci trascina, ci
domina e ci rende schiavi del male o comunque prigionieri della mediocrita morale». Per
cambiare direzione abbiamo bisogno di liberarci di tutto quello che ci impedisce di camminare
liberamente e speditamente, quello cioe che in qualche modo ci invita e in qualche modo ci
costringe ad andare in una direzione opposta a quella indicata da Cristo: abbiamo bisogno,
cioe, di liberarci dal peccato. Diceva S. Giovanni Paolo II il mercoledi delle ceneri del 2000:
«I’1tinerario della conversione conduce a riconciliarsi con Dioy.

Per questo la Quaresima ¢ il momento favorevole per cambiare rotta e dirigerci decisamente
verso Cristo. Diceva Benedetto XVI nell’udienza citata: «con la conversione si punta alla mi-
sura alta della vita cristiana, ci si affida al Vangelo vivente e personale, che ¢ Cristo Gest. E
la sua persona la meta finale e il senso profondo della conversione, ¢ lui la via sulla quale tutti
sono chiamati a camminare nella vita, lasciandosi illuminare dalla sua luce e sostenere dalla sua
forza che muove 1 nostri passi. In tal modo la conversione manifesta il suo volto piu splendido
e affascinante: non ¢ una semplice decisione morale, che rettifica la nostra condotta di vita, ma
¢ una scelta di fede, che ci coinvolge interamente nella comunione intima con la persona viva
e concreta di Gesu». Una scelta che deve continuare perché «convertirsi non € questione di un
momento o di un periodo dell’anno, ¢ impegno che dura tutta la vita» (Francesco, omelia del
28 marzo 2014); in questo modo il percorso penitenziale di conversione in Quaresima diventa
«segno sacramentale della nostra conversione» (colletta della I domenica di Quaresima), cioe
modello per la conversione continua della nostra vita, per cui ogni giorno riconosciamo che
quello ¢ il momento favorevole di salvezza, ogni giorno cresciamo nell’amore e nella fiducia
in Cristo, ogni giorno impariamo a vivere € ad abbandonarci alla volonta del Padre.

Alla luce di tutto questo abbiamo pensato di dedicare il sussidio di Quaresima alla confessio-
ne, perché questo sacramento ¢ il momento piu alto e decisivo della nostra conversione.

Per voi, catechisti, a cui ¢ affidato il fon-
damentale compito di aiutare 1 ragazzi a
comprendere 1l valore penitenziale della
Quaresima ¢ del suo cammino di conversio-
ne, ¢ questo sussidio, perche vi dia alcuni
elementi che vi possano aiutare con 1 vostri
ragazzi.

E anche un aiuto diretto a tutti, perché tut-
ti abbiamo bisogno di conversione: se non
ci convertiamo noi per primi, difficilmente
potremo aiutare gli altri.




IL PECCATO

Per una vera conversione bisogna partire dalla consapevolezza del nostro bisogno di conver-
tirci, cio¢ dal prendere coscienza che non siamo perfetti (o che dire “in fondo, non sono poi
cosi tanto male” € un vano giustificarsi) ma che dobbiamo cambiare la direzione della nostra
vita, una vita che a volte segue piu le logiche del mondo che la persona di Cristo. Si tratta cioe
di lasciare qualcosa per scegliere decisamente il Signore. Diceva infatti S. Giovanni Paolo 11
nella Dominum et Vivificantem, 31 «La conversione richiede la convinzione del peccato, con-
tiene in s¢ il giudizio interiore della coscienza, e questo, essendo una verifica dell’azione dello
Spirito di verita nell’intimo dell’uomo, diventa nello stesso tempo il nuovo inizio dell’elargi-
zione della grazia e dell’amore».

«Riconoscere il proprio peccato, anzi riconoscersi peccatori, capaci di peccato e portati al
peccato, ¢ il principio indispensabile del ritorno a Dio» dice S. Giovanni Paolo II nella Recon-
ciliatio et Paenitentia, 13.

CONTRO DI TE,
CONTRO TE SOLO HO PECCATO,
QUELLO CHE E MALE Al TUOI OCCHI,
10 LHO FATTO
SAL 50,6

Ma cos’¢ il peccato?

S. Agostino dice che ¢ «una parola, un atto o un desiderio contrari alla Legge eterna» (Contra
Faustum manichaeum, 22, 27), il Catechismo della Chiesa Cattolica lo definisce come «una
mancanza contro la ragione, la verita, la retta coscienza; ¢ una trasgressione in ordine all’a-
more vero, verso Dio e verso il prossimo, a causa di un perverso attaccamento a certi beni»
(1849), «un’offesa a Dio ... [che] si erge contro I’amore di Dio per noi e allontana da lui 1 nostri
cuori ... una disobbedienza, una ribellione contro Dio, a causa della volonta di diventare “come
Dio” (Gn 3,5)» (1850). S. Agostino sintetizza dicendo che ¢ «amore di s¢ fino al disprezzo di
Dio» (De civitate Dei, 14, 28).

Possiamo quindi dire che il peccato ¢ un’azione volontaria che in qualche modo disobbedisce
alla volonta di Dio per la ricerca della propria affermazione fino ad arrivare al rifiuto di Dio.

Bisogna pero fare attenzione a non pensare al peccato semplicemente come un’infrazione di
alcune leggi o regole che il Signore ci ha dato o che la Chiesa ha stabilito. Il peccato, infatti,
va ben al di 1a di questo: ¢ una decisione che io prendo riguardo al mio rapporto con Dio, una
decisione che ha come base il mio disinteresse o addirittura il mio rifiuto di cio che Dio ha
creato per me e della sua redenzione. Non riguarda tanto il piano della legalita quanto quello
della relazione con Dio e con la sua opera di salvezza.

Per questo non possiamo parlare del peccato come di un errore o una disattenzione: il peccato
¢ invece un’azione volontaria in cui 10 scelgo liberamente di non seguire il piano di Dio, di dire
a Dio “non mi interessa ci0 che tu hai fatto e continui a fare per me”.

2



'ﬁ LA TENTAZIONE

La tentazione ¢ una provocazione al male. Questa non costituisce necessariamente un pec-
cato per chi viene tentato, anzi propriamente la tentanzione non ¢ un peccato. Infatti, dice S.
Tommaso che «la tentazione, come provocazione al male, ¢ sempre una colpa per chi tenta. Ma
per chi viene tentato propriamente non lo ¢, a meno che non ne resti in qualche modo turbato
... Quindi per il fatto che il tentato si lascia trascinare al male dal tentatore cade nella colpa»
(Somma teologica I, 48, 5, ad 3). Detto in altri termini: quando ¢’¢ una tentazione, chi tenta
commette sempre un peccato (se la tentazione viene da un’altra persona), ma chi ¢ tentato lo
commette solo nella misura in cui segue la tentazione. Se invece vi resiste, non solo non com-
mette peccato, ma addirittura si fortifica perché trova in Dio la forza per resistere al male e
compiere il bene.

.’/ [L SENSO DEL PECCATO

Per capire la necessita della nostra conversione ¢ essenziale fare una riflessione sul senso del
peccato perché da questo dipende la necessita e la sincerita della nostra richiesta di perdono.

Ognuno di noi € peccatore (cfr. Rm 3,23), ma non tutti si riconoscono tali, cio¢ non tutti ri-
conoscono di aver bisogno di essere perdonati. Questa “mancanza’” nasce dalla perdita nella
nostra coscienza (e nella coscienza collettiva) del “senso del peccato”, cio¢ di quella capacita,
dice S. Giovanni Paolo II (Reconciliatio et Paenitentia, 18), di percepire 1 «fermenti di morte
che sono contenuti nel peccatoy e la «sensibilita e capacita di percezione anche per individuare
tali fermenti nelle mille forme assunte dal peccato, nei mille volti sotto 1 quali esso si presentay.
Si tratta cio¢ della percezione reale e concreta della gravita del peccato e dei modi nei quali il
peccato e la tentazione si possono manifestare. E pertanto chiaro che dal senso del peccato nasce
I’odio che dobbiamo avere per il peccato stesso e la forza di “fuggirlo con orrore” (cfr. Rm 12,9).

E importante riflettere su questo perché, come denunciano i pontefici a cominciare da Pio XII,
la perdita del senso del peccato ¢ il «peccato del secolo» (in Reconciliatio et Paenitentia, 18).

IL PECCATO
SEGNA
IL FALLIMENTO
RADICALE
DELLUOMO,
LA RIBELLIONE A
DIO CHE E
LA VITA,
UN ESTINGUERE
LO SPIRITO

S. PAOLO VI




Da dove nasce il senso del peccato? Nasce dal nostro rapporto con Dio come Creatore e Pa-
dre: nel momento in cui il rapporto con Dio viene meno, arrivando in certi casi anche a negare
Dio stesso, allora viene meno anche il senso del peccato. «Se il peccato ¢ I’interruzione del
rapporto filiale con Dio per portare la propria esistenza fuori dell’obbedienza a lui, allora pec-
care non ¢ soltanto negare Dio; peccare ¢ anche vivere come se egli non esistesse, € cancellarlo
dal proprio quotidiano» (S. Giovanni Paolo II, Reconciliatio et Paenitentia, 18). Da queste
parole si capisce che la negazione di Dio puo avvenire sia in senso ateistico (negazione dell’e-
sistenza di Dio) sia in senso “secolaristico” (in cui non viene negata esplicitamente 1’esistenza
di Dio ma si conduce la propria vita, sia privatamente che socialmente, senza alcun riferimento
alla Trascendenza, cio¢ come se Dio non esistesse).

La negazione di Dio, allora, ¢ la causa prima della perdita del senso del peccato, da cui ne

UNO SPIRITO CONTRITO
E SACRIFICIO A DIO,
UN CUORE AFFRANTO E UMILIATO,
DIO, TU NON DISPREZZI.
SAL 50,19

derivano altre che si trovano nella coscienza morale di ogni uomo, come per esempio dare alla
“societa” ogni responsabilita per le azioni umane (per cui in fondo *“¢ sempre colpa degli altri”
o “della societa”), negare I’esistenza di una norma morale che regola gli atti indipendentemen-
te dalle circostanze o ancora vedere il peccato come una semplice trasgressione senza nessun
riferimento a Colui che viene offeso.

«E vano, quindi, sperare che prenda consistenza un senso del peccato nei confronti dell’uo-
mo e dei valori umani, se manca il senso dell’offesa commessa contro Dio, cio¢ il senso vero
del peccato», dice S. Giovanni Paolo II (Reconciliatio et Paenitentia, 18). Quale, allora, il ri-
medio per riuscire a recuperare e far recuperare il senso del peccato? «Restituire alla coscienza
il senso di Dio, della sua misericordia, della gratuita dei suoi doni, perché possa riconoscere la
gravita del peccato, che mette I’'uomo contro il suo Creatore» (S. Giovanni Paolo II, Udienza
del 25 agosto 1999).

LA MISERICORDIA DI DIO

Recuperando il senso del peccato come offesa fatta a Dio, ci rendiamo conto che 1’unica cosa
che ci permette di superare il peccato, cio¢ di distruggerlo in noi e di portarci quindi ad essere
uomini nuovi (in altre parole a conversione) ¢ la misericordia di Dio.

E quanto “succede” al figliol prodigo della parabola: dopo aver sperperato tutti i suoi averi,
dopo aver perso il rapporto vitale con il padre e aver buttato via la propria dignita di figlio, «ri-
entro in se stesso» (Lc 15,17), cioe prende coscienza della propria situazione, non piu accecato

4



dalle ricchezze e con la coscienza non piu obnubilata dal peccato.
Dice S. Agostino, «Se rientro in se stesso, vuol dire che prima era
uscito fuori di se stesso. Poiché era caduto lontano da sé ed era
uscito fuori di sé, per tornare da Colui dal quale si era allontanato
cadendo fuori di se stesso egli ritorna prima in se stesso» (discorso
96, 2.2). A questo punto la misericordia di Dio si mostra in tutta la
sua infinita ampiezza: il padre misericordioso, «commosso corse
incontro al figlio, gli si getto al collo e lo bacio» (Lc 15,20). Egli
non si limita a riprenderlo nuovamente in casa, ma lo accoglie nella
gioia di una comunione ricomposta, facendolo passare dalla morte
alla vita. La felicita del padre non nasce semplicemente dall’affetto
paterno, ma nasce piu in profondita dalla consapevolezza che ¢ tor-
nata in vita ed ¢ stata ritrovata la dignita del figlio.

«La parabola del figliol prodigo esprime in modo semplice, ma
profondo, la realta della conversione. Questa ¢ la piu concreta
espressione dell’opera dell’amore e della presenza della misericor-
dia nel mondo umano. Il significato vero e proprio della misericor-
dia non consiste soltanto nello sguardo, fosse pure il piu penetrante
e compassionevole, rivolto verso il male morale, fisico o materiale:
la misericordia si manifesta nel suo aspetto vero e proprio quando
rivaluta, promuove e trae il bene da tutte le forme di male esistenti
nel mondo e nell’uomoy, dice S. Giovanni Paolo II (Dives in mi-
sericordia, 6).

' [L PERDONO

La misericordia di Dio non rimane un vano sentimento, ma trova
una sua concretizzazione nel perdono che Dio ci offre.

La vicenda dell’adultera mostra la misericordia di Dio e il suo
perdono in maniera evidente € luminosa. Quando a Gesu conduco-
no una donna adultera, rea di lapidazione, Cristo vede il desiderio
di conversione della donna e in base a questo puo elargire il segno
piu visibile della sua misericordia: il perdono. «Donna, dove sono?
Nessuno ti ha condannata? ... Neanch’io ti condanno; va’ ¢ d’ora
in poi non peccare piu» (Gv 8,10-11).

Dice Papa Francesco in Misericordia et Misera, 2: «niente di
quanto un peccatore pentito pone dinanzi alla misericordia di Dio
puo rimanere senza 1’abbraccio del suo perdono. [La misericor-
dia] rimane sempre un atto di gratuita del Padre celeste, un amore
incondizionato e immeritato. ... La misericordia ¢ questa azione
concreta dell’amore che, perdonando, trasforma e cambia la vitay.
La misericordia di Dio e il suo perdono appaiono quindi in maniera
evidente come il primo atto, gratuito, della nostra conversione.

NON C’E
PASSATO COSI
ROVINATO, NON
C'E STORIA COSI
COMPROMESSA
CHE NON
POSSA ESSERE
TOCCATA DALLA
MISERICORDIA

PAPA LEONE X1V




IL SACRAMENTO
% DELLA PENITENZA

Se vogliamo essere oggetto della misericordia di Dio e se vogliamo che la nostra conversione
sia autentica, momento essenziale e imprescindibile ¢ il sacramento della Penitenza.

Questo sacramento riceve molti nomi, ognuno dei quali esprime un aspetto del sacramento.
Nel Catechismo della Chiesa Cattolica vengono indicati e spiegati:

1423 E chiamato sacramento della Conversione poiché realizza sacramentalmente appello
di Gesu alla conversione, il cammino di ritorno al Padre da cui ci si € allontanati con il peccato.

E chiamato sacramento della Penitenza poiché consacra un cammino persona-
le ed ecclesiale di conversione, di pentimento e di soddisfazione del cristiano peccatore.

1424 E chiamato sacramento della Confessione poiché l'accusa, la confessione dei peccati
davanti al sacerdote & un elemento essenziale di questo sacramento. In un senso profondo esso
¢ anche una “confessione”, riconoscimento e lode della santita di Dio e della sua misericordia
verso I'uomo peccatore.

E chiamato sacramento del Perdono poiché, attraverso I'assoluzione sacramentale del sacer-
dote, Dio accorda al penitente « il perdono e la pace.

E chiamato sacramento della Riconciliazione perché dona al peccatore 'amore di Dio che
riconcilia: «Lasciatevi riconciliare con Dio» (2 Cor 5,20). Colui che vive dell'amore misericor-
dioso di Dio ¢ pronto a rispondere all'invito del Signore: «Va’ prima a riconciliarti con il tuo
fratello» (Mt 5,24).

Dice S. Pietro negli Atti degli Apostoli: «Dio ha adempiuto cid che aveva annunziato per
bocca di tutti 1 profeti, che cio¢ il suo Cristo sarebbe morto. Pentitevi dunque e cambiate vita,
perché siano cancellati 1 vostri peccati» (At 3,18-19). La nostra conversione, quindi, segue il
perdono dei peccati, e il sacramento della Penitenza, che rende “visibile” tutto cid, «reinseri-
sce 'uomo nel contesto salvifico dell’alleanza e lo riapre alla vita trinitaria, che ¢ dialogo di
grazia, circolazione di amore, dono e accoglienza dello Spirito Santo» (S. Giovanni Paolo 11,
Udienza del 15 settembre 1999).

Questa rinascita dell’'uomo nel seno della Trinita comporta anche una rinascita nel seno della
Chiesa. In questo contesto si comprende una dimensione che intrinsecamente caratterizza il
sacramento della Penitenza: la riconciliazione. Questo aspetto ripara non solo quella rottura
che il peccato crea nei confronti di Dio, ma ripara anche i germi di divisione nell’anima della
persona stessa e nei rapporti con i fratelli. Il sacramento della Riconciliazione ¢ per Cristo una
festa (cfr. Lc 15) in cui non solo si offre il perdono e la riconciliazione al peccatore pentito,
ma allo stesso tempo questi doni sono fonte di gioia per tutti: la grazia, se accolta con libero
consenso, conduce ad assaporare la dolcezza di una piena riconciliazione.

«Purtroppo anche nell’esistenza redenta esiste la possibilita di peccare nuovamente, e cio
esige una continua vigilanza. Inoltre, anche dopo il perdono, restano i ‘residui del peccato’
che vanno rimossi € combattuti attraverso un programma penitenziale di piu forte impegno nel
bene. ... La conversione diventa cosi un cammino permanente, in cui il mistero della riconci-

liazione attuato nel sacramento si pone come punto di arrivo e punto di partenzay» (S. Giovanni
Paolo II, Udienza del 22 settembre 1999).



' COME CONFESSARSI

Questo capitolo é tratto liberamente da una conferenza di S.E. Mons. Krzysztof Jozef Nykiel,
Reggentedella Penitenzieria Apostolica, nel Il Seminariosulla Confessione (24-25 ottobre 2024)
dal titolo: «Come (non) confessarsi. Accortezze e suggerimenti per una buona confessioney.

La prima disposizione necessaria per fare una buona confessione ¢ la fiducia nell’amore mi-
sericordioso di Dio e la sincerita del cuore, cosi come evitare ogni sorta di diplomazia e di scal-
trezza, perché per accedere alla grazia serve la vera contrizione del cuore € un animo pentito e
umiliato. Allo stesso modo non si deve aver paura di avvicinarsi al Signore nel suo tribunale di
misericordia, perché egli sa capire e perdonare: il Suo nome ¢ misericordia.

Bisogna sempre ricordare inoltre che la confessione ¢ un sacramento, cio¢ un segno efficace
della grazia di Dio attraverso il quale viene ad ogni uomo elargita la salvezza per mezzo della
Chiesa e non un semplice colloquio con una persona saggia, un confronto o una richiesta di
consigli. Come diceva S. Josemaria Escriva de Balaguer, «La confessione sacramentale non ¢
un dialogo umano, ma un colloquio divino» (E Gesu che passa, 78). Dice il Catechismo della
Chiesa Cattolica (1446) che «Cristo ha istituito il sacramento della Penitenza per tutti i membri
peccatori della sua Chiesa, in primo luogo per coloro che, dopo il Battesimo, sono caduti in
peccato grave e hanno cosi perduto la grazia battesimale e inflitto una ferita alla comunione
ecclesiale. A costoro il sacramento della Penitenza offre una nuova possibilita di convertirsi e
di recuperare la grazia della giustificazioney.

Data questa disposizione fondamentale, per
chi si accosta al sacramento della Riconcilia-
zione 1 vari catechismi, testi religiosi e devo-
zionali indicano cinque passi:

1. Esame di coscienza

2. Contrizione

3. Ferma intenzione di non peccare piu

4. Confessione dei peccati

5. Soddisfazione

Questi cinque passi non sono un mero sche-
ma da seguire, ma indicano quelle disposizioni e condizioni necessarie per accostarsi al sacra-
mento con cuore libero e sereno, senza timore e vincendo quell’ansia e quell’imbarazzo che a
volte si presentano quando ci si accosta a questo sacramento.

ESAME DI COSCIENZA

«L’esame di coscienza ... educa a guardare con sincerita alla propria esistenza, a confrontar-
la con la verita del Vangelo e a valutarla con parametri non soltanto umani, ma mutuati dalla
divina Rivelazione» (Benedetto X VI, Discorso ai partecipanti al Corso promosso dalla Peni-
tenzieria Apostolica, 25 marzo 2011).

L’esame di coscienza ¢ il primo passo per la confessione: ci aiuta a riflettere onestamente sul-
la nostra vita considerando pensieri, parole, opere e omissioni. Ci aiuta inoltre a comprendere
la verita della nostra relazione con Dio e con il prossimo.

7



Per fare un buon esame di coscienza ¢ necessario innanzitutto pregare, cio¢ mettersi alla
presenza di Dio chiedendo che ci doni la luce per vedere e comprendere secondo il suo cuore.

Per esaminare poi la nostra coscienza, usare degli strumenti pratici non ¢ sbagliato, ma anzi
aiuta a non lasciar spazio al dubbio di aver lasciato delle zone inesplorate. Come strumenti
pratici esistono diversi “metodi” per fare I’esame di coscienza: uno di questi ¢ quello di con-
frontare la coscienza esaminando i dieci comandamenti del Decalogo. Un altro metodo con-
siste nell’esaminare come abbiamo adempiuto ai nostri doveri verso Dio e verso gli altri. Un
metodo utile per I’esame di coscienza ¢ quello di esaminare le virtu cristiane e le virti umane.

Nell’esame di coscienza dobbiamo chiedere al Signore di saper mettere a fuoco tutti i peccati
mortali, che devono essere confessati, ma ¢ utile considerare anche quelli veniali.

CONTRIZIONE

«Tra gli atti del penitente, la contrizione occupa il primo posto. Essa ¢ “il dolore dell’animo
e la riprovazione del peccato commesso, accompagnati dal proposito di non peccare piu in av-
venire”» (CCC 1451). Questo dolore nasce dal prendere coscienza della bruttura del peccato
commesso ¢ particolarmente dalla considerazione di Chi ho offeso con il mio peccato e delle
ferite che ho inferto alla Chiesa.

Esistono due tipi di dolore per i peccati: la contrizione e 1’attrizione:

CCC 1452 Quando proviene dall’amore di Dio amato sopra ogni cosa, la contrizione ¢ detta
“perfetta” (contrizione di carita). Tale contrizione rimette le colpe veniali; ottiene anche il per-
dono dei peccati mortali, qualora comporti la ferma risoluzione di ricorrere, appena possibile,
alla confessione sacramentale.

CCC 1453 La contrizione detta “imperfetta” (o “attrizione”) €, anch’essa, un dono di Dio, un
impulso dello Spirito Santo. Nasce dalla considerazione della bruttura del peccato o dal timore
della dannazione eterna e delle altre pene la cui minaccia incombe sul peccatore (contrizione
da timore). Quando la coscienza viene cosi scossa, pud aver inizio un’evoluzione interiore
che sara portata a compimento, sotto 1’azione della grazia, dall’assoluzione sacramentale. Da
sola, tuttavia, la contrizione imperfetta non ottiene il perdono dei peccati gravi, ma dispone a
riceverlo nel sacramento della Penitenza.

Un sincero dolore dei peccati, perfetto o imperfetto, ¢ condizione indispensabile per la vali-
dita del sacramento.

FERMA INTENZIONE DI NON PECCARE PIU
La conseguenza logica del dolore dei peccati ¢ la ferma intenzione di non commetterne piu.




Senza questa intenzione di correggersi non ci puo essere un vero pentimento. Oltre ai peccati,
comprende anche la volonta di «fuggire le occasioni prossime di peccatoy.

La ferma volonta di non peccare piu ¢ necessaria a tal punto che se una persona confessa un
peccato grave, ma con I’intenzione di commetterlo di nuovo, la confessione non ¢ valida. Un
discorso diverso, invece, ¢ ricadere nello stesso peccato per debolezza o fragilita: in questo
caso la confessione ¢ valida perché I’importante ¢ che, al momento della confessione, abbiamo
I’intenzione di non commettere piu 1 peccati di cui stiamo chiedendo perdono.

L’intenzione di non peccare piu ci permette di avanzare nella vita spirituale: se la confessione
si conclude con questo fermo proposito, allora diventa uno strumento efficace nel nostro cam-
mino verso la santita.

CONFESSIONE DEI PECCATI

«L’accusa dei peccati non ¢ soltanto un momento di pretesa autoliberazione psicologica o
di necessita umana di rivelarsi nella propria condizione di colpa. L’accusa dei peccati ¢ prin-
cipalmente gesto che in qualche modo entra a far parte del contesto liturgico e sacramentale
della Penitenza e ne condivide le caratteristiche, la dignita e 1’efficacia» (S. Giovanni Paolo II,
Udienza del 21 marzo 1984).

Nella confessione ¢ necessario menzionare tutti i peccati gravi commessi (indicandone il
numero ¢ le caratteristiche che aggravano o cambiano la natura del peccato) dall’ultima con-
fessione ben fatta ed ¢ conveniente accusarsi anche di quelli veniali. Non si tratta di elencare
meccanicamente 1 peccati, ma di un «dialogo religioso, nel quale si esprimono 1 motivi per
cui Dio in Cristo non dovrebbe accoglierci - ed ecco il rivelare 1 peccati commessi - ma con la
certezza che Egli ci accoglie e ci rinnova per benevolenza sua e per la sua capacita di ri-crearci.
Il peccatore, in tal modo, non solo si conosce quasi per induzione, ma si conosce a modo di
riverbero; quando si vede come Dio stesso lo vede nel Signore Gesu; quando si accetta perché
Dio stesso nel Signore Gesu lo accetta e lo rende “creatura nuova” (Gal 6, 15). Il “giudizio”
divino si svela per ci0 che ¢: la gratuita del perdono» (S. Giovanni Paolo II, Udienza del 21
marzo 1984).

Infine, dobbiamo ricordare sempre di non tacere nulla in confessione cedendo alla vergogna:
non ¢’¢ nulla che Dio non sappia e non c’¢ nulla che Dio non voglia perdonare. Il confessore
non pensera mai male del penitente, anche se questi confessasse un peccato molto grave o
vergognoso: al contrario, lodera il Signore e il coraggio che Dio ha dato al penitente per non
tacere nulla.

SODDISFAZIONE

Una volta confessati 1 nostri peccati, il sacerdote ci dara qualche consiglio, dopodiché ci indi-
chera la penitenza che dobbiamo fare e che consiste solitamente «nella preghiera, in un’offerta,
nelle opere di misericordia, nel servizio del prossimo, in privazioni volontarie, in sacrifici, e
soprattutto nella paziente accettazione della croce che dobbiamo portare» (CCC 1460) e ci
dara I’assoluzione.

La penitenza non ¢ una punizione ma un modo di cooperare con la grazia per riparare il male
causato. Infatti, «il peccato ferisce e indebolisce il peccatore stesso, come anche le sue relazio-
ni con Dio e con il prossimo. ... Risollevato dal peccato [con 1’assoluzione], il peccatore deve
ancora recuperare la piena salute spirituale. Deve dunque fare qualcosa di piu per riparare le
proprie colpe: deve “soddisfare” in maniera adeguata o “espiare” 1 suoi peccati. Questa soddi-
sfazione si chiama anche “penitenza”» (CCC 1459).

9



ATTIVITA
PER LA QUARESIMA

Questa seconda parte del nostro sussidio ¢ dedicata a un’attivita da proporre ai nostri ragazzi
per la Quaresima. Si tratta di un percorso che, attraverso la testimonianza di alcuni santi o di
persone che hanno vissuto come santi, ci fa capire la bellezza e la santita di una vita tesa con-
tinuamente alla conversione per essere sempre piu uniti a Dio.

Presenteremo quindi sette santi, uno per ogni domenica di Quaresima piu un settimo per il
giorno di Pasqua. Si tratta di un percorso che ci vuole condurre dal deserto di una vita lontana
da Dio al giardino di una vita piena di Dio e della sua grazia.

Per ogni santo, quindi, presenteremo innanzitutto la vita: la sua carta d’identita come cittadi-
no del Cielo e poche righe in cui si riassume 1’essenza della sua vita (in ogni carta di identita,
pero, c’¢ anche un QR-code che rimanda alla vita completa del santo, per chi vuole saperne di
piu).

Dopo, verra presentato uno scritto del santo o una testimonianza su di lui in cui si comprende
il percorso personale di conversione e 1’attenzione verso la conversione del prossimo.

Proponiamo che questo percorso diventi anche 1’attivita di questa Quaresima. Si potra di-
sporre in chiesa un tabellone con I’immagine che riportiamo in seguito: in questa immagine si
trova una grande scala che ci porta dal deserto alla cima di una montagna su cui troneggia la
tomba vuota di Cristo risorto e vivo: ¢ il nostro percorso di conversione. Per salire questa scala
non siamo soli perché Dio ha predisposto i santi come sostegno e modello di vita: per questo,
sui muri di contenimento a destra e a sinistra si potra scrivere il motto del santo (che trovate
nella Carta di Identita) nello stesso ordine con il quale sono presentati in questo sussidio.

) In cosa consiste la
1 S. Carlo Acutis

conversione
) S. Domenico La ferma decisione di
Savio diventare santi
3 S. Piergiorgio | Nella confessione si trova
Frassati la forza per la santita

La preghiera semplice per
mantenersi senza peccato
Aiutare Gesu a convertire

4 | Antonietta Meo

5 | Manuel Fodera

le persone
6 S. Teresadi |La gioia per la conversione
Gesu Bambino dei peccatori

Se siamo con Dio, la

7 David Buggi C s
v ugg nostra felicita € eterna

10



La Chiesa lo ricorda il

.1Z ottobre 2006 . . ...
Stato civile . Adoratore dell Eucaristia spostare lo squardo dal basso verso [Alto_
Professione '”ﬂuencer dlDlO ....... Fer conoscerlo meghio] - T] Cystode delle Chiavi

S. CARLO
ACUTIS

......... m?ﬂib?;

Carlo nacque il 3 maggio 1991 e mori di leucemia fulminante il 12 ottobre 2006, a soli quindici
anni. Era un ragazzo normale: andava a scuola, giocava, amava la tecnologia ... ma seppe unire
tutto alla sua profonda fede.

Fin da giovane mostro grande devozione: quotidianamente partecipava alla S. Messa e fa-
ceva adorazione eucaristica, e pregava il Rosario ogni giorno. Amava aiutare gli altri ed era
generoso con 1 poveri € 1 piu bisognosi: la carita e I’attenzione verso il prossimo erano parte
integrante della sua vita.

Con la sua testimonianza, pur avendo vissuto poco, divenne per molti un esempio: una vita
ordinaria, ma vissuta con Cristo al centro, ci porta alla beatitudine eterna, dimostrando che
anche nella quotidianita semplice si puo toccare il Cielo.

Carlo ha coltivato 'amore per Dio e per i fratelli attraverso mezzi semplici,

alla portata di tutti: la santa Messa quotidiana, la preghiera, specialmente 'Adora-

zione eucaristica. Carlo diceva: «Davanti al sole ci si abbronza. Davanti all’Eucaristia si
diventa santi!», e ancora: «La tristezza ¢ lo sguardo rivolto verso sé stessi, la felicita ¢ lo sguardo
rivolto verso Dio. La conversione non ¢ altro che spostare lo sguardo dal basso verso I'Alto, ba-
sta un semplice movimento degli occhi». Un’altra cosa essenziale era la Confessione frequente.
Carlo ha scritto: «Lunica cosa che dobbiamo temere veramente ¢ il peccato»; e si meravigliava
perché — sono sempre parole sue - «gli uomini si preoccupano tanto della bellezza del proprio
corpo e non si preoccupano della bellezza della propria animan.

Dallomelia di Leone X1V per la canonizzazione di S. Carlo Acutis

Diceva Carlo che la conversione non ¢ altro che un processo di sottrazione meno io per lasciare
spazio a Dio: questa ¢ stata la battaglia con se stesso. Diceva: «Che giova all'uomo vincere mille
battaglie se poi non ¢ capace di vincere se stesso con le proprie corrotte passioni?»
: Da una testimonianza di Antonia Salzano, madre di S. Carlo Acutis

11



Morto a . Mondonio (At)

i1 4 marzo 1857

La Chiesa lo ricorda il

q wmarzo

S. DOMENICO
SAVIO

Domenico era un ragazzo come tanti, figlio di gente semplice, ma fin da piccolo mostro un
grande amore per Dio. A dodici anni incontro S. Giovanni Bosco, che divenne il suo educatore
all’Oratorio di Valdocco. Don Bosco rimase colpito dal suo desiderio sincero di diventare santo
non con cose straordinarie, ma facendo bene il suo dovere di ogni giorno. A don Bosco disse:
«Jo sono la stoffa, lei ne sia il sarto. Mi prenda con lei e fara un bell’abito per il Signorey, detta
per indicare che voleva gli si indicasse la via della santita. 11 giorno della sua prima comunione
scrisse questi propositi, che saranno il programma di tutta la sua vita: 1. Mi confesserd molto
sovente e fard la comunione tutte le volte che il confessore mi dara licenza. 2. Voglio santifica-
re 1 giorni festivi. 3. I miei amici saranno Gesu e Maria. 4. La morte, ma non peccati.

Un giorno [alloratorio] udi dal pulpito questa massima: «Giovani, se volete per-
severare nella via del cielo, vi si raccomandano tre cose: accostatevi spesso al sacramento
della confessione, frequentate la santa comunione, sceglietevi un confessore cui osiate aprire
il vostro cuore, ma non cangiatelo senza necessita». Comincio egli a scegliersi un confessore,
che tenne regolarmente tutto il tempo che dimoro tra noi e a confessarsi ogni quindici giorni,
poi ogni otto giorni, comunicandosi colla medesima frequenza. Il confessore osservo il grande
profitto che faceva nelle cose di spirito.
Diceva: «Il confessore ¢ il medico dell'anima [...]|Ho piena fiducia nel confessore che con paterna
bontaesollecitudinesiadoperaperilbene dellanima mia;néiovedoin mealcun male cheeglinon
possaguarire». E anche: «Se ho qualche penain cuore vo dal confessore, che mi consiglia secondo
lavolonta di Dio; giacché Gesu Cristo ha detto che la voce del confessore per noi ¢ come la voce di
Dio». A un compagno, appenaarrivato allOratorio, diceva: «Sappichenoi quifacciamo consistere
la santita nello stare molto allegri». Procuriamo «soltanto di evitare il peccato, come un grande
nemico che ci ruba la grazia di Dio e la pace del cuore, di adempiere esattamente i nostri doveri».
Da “Vita del giovanetto Savio Domenico” di S. Giovanni Bosco

12



Professione .. 1ip0 loseco

FRASSATI

Segni particolari

S. PIERGIORGIO

Nasce nel 1901 a Torino in una famiglia della ricca borghesia. In un periodo in cui Torino ini-
zia un accentuato sviluppo imprenditoriale, Piergiorgio entra in contatto con le difficolta e la
poverta degli operai: durante il liceo comincia a frequentare le Opere di san Vincenzo. Amico
di tutti, esprime sempre una fiducia illimitata e completa in Dio e nella Provvidenza ed affronta
le situazioni difficili con impegno, ma con serenita e letizia. Si iscrive a diverse congregazioni
e associazioni cattoliche, si accosta con frequenza alla comunione, aderisce alla «Crociata Eu-
caristica» e frequenta la Congregazione Mariana. Fonda con 1 suoi amici piu cari una «societa
allegra che viene denominata «Tipi loschi», giovani attenti ad aiutarsi nella vita interiore e
nell’assistenza degli ultimi. Muore di poliomielite fulminante il 4 luglio 1925.

C?e qualcosa, pero, relativo a questo giovane carismatico che poche persone
conoscono: amava confessarsi. Aveva bisogno di farlo.
Raccontaal Woharin Finding Frassati: And Following His Path to Holiness che un giorno, p. Righini
stava andando a celebrare la Messa quando Piergiorgio ando da lui e gli chiese se «poteva avere il
piacere di confessarsi». Preso alla sprovvista, ma volendo aiutare Piergiorgio, il sacerdote si guar-
do intorno per vedere se cera una chiesa nelle vicinanze. Nel classico stile di Frassati, il ragazzo
disse: «Non ¢ necessario, mi confessero qui per strada». Frassati si tolse il cappello, fece il Segno
della Croce e inizio a confessarsi. Se p. Righini era distratto dai rumori della strada, Frassati sem-
brava non curarsi di quello che lo circondava, e «subito dopo se ne ando via soddisfatto e felice».
Sua sorella, Luciana Frassati, nel suo libro Mio Fratello Pier Giorgio afferma che il giovane vo-
leva accostarsi a Dio pill frequentemente possibile per purificare la sua anima, e cercava aiuto e
consigli dal suo confessore per poter vivere in modo piu profondo la vita cristiana.
«Possedendo la pace del Signore, per lui era piu facile soffrire, compiere sacrifici, affrontare il

silenzio quotidiano in casa e le difficili prove di carita allesterno».

Dal sito www.aleteia.org

13



La Chiesa la ricorda il

é in corso la causa di beatificazione

MEO

Professione gcnﬂ"wd”eﬂem aGesa Per conoscerlameglio] - T] Custode delle Chiavi
=12 [E]
;E. =

TONIETTA

Segni particolari

Abbandonata a Dio nella malattia

“Ciao Madonnina cara!”. Con la naturalezza dei bambini, cosi Antonietta Meo si rivolge alla
Madonna, che lei chiama la Mammina di Gesu. Nennolina, come la chiamano 1 suoi familiari,
¢ una bambina vivace, con occhi vispi e un caschetto di capelli scuri. Con la famiglia ogni
giorno recita il Rosario e assiste alla Santa Messa, ma ha anche una gran voglia di giocare e
cantare. Un giorno le scoprono un osteosarcoma, un tumore osseo maligno che la portera prima
all’amputazione della gamba e poi alla morte prima dei sette anni. Tanto tempo negli ospedali,
tanto dolore, ma anche una grande eredita: Nennolina ha lasciato un diario e piu di cento let-
terine rivolte a Gesu, Maria e Dio Padre che rivelano una vita di unione mistica straordinaria.
Nell’ultima letterina dice: “Caro Gesu, di’alla Madonnina che I’amo tanto e voglio starle vicina™.

«Caro Gesu Eucaristia, ti voglio tanto bene ma oggi ho detto una bugia e vorrei

essere perdonata e te lo chiedo con tutto il cuore perché io sento un grande dolore»;

«Caro Gesu, fammi morire prima che possa commettere un peccato mortale almeno potro ve-
nire in paradiso nella gloria degli angeli e dei santi»; «Caro Gesu bambino, mi pento con tutto
il cuore del capriccio che ho fatto e ti chiedo perdono con tutto il cuore e domani faro tanti
piccoli sacrifici per riparare». Un giorno ¢ seduta accanto alla mamma e dice: «Brutto non vo-
glio darti retta vorresti che disobbedissi alla mamma no io voglio essere buona» - e la mamma:
«Che hai?» - e lei: «Il demonio mi dice vai a giocare con l'acqua, ma io voglio obbedirti e voglio
cosi far piacere a Gesu e alla Madonnina». Sono parole semplici, quelle di Antonietta, che ripe-
tono con una freschezza e un’intensita uniche verita evidenti ma antiche. Sono parole tenere,
quelle di Antonietta, voce di tutti i bambini, che attirano l'attenzione del Cristo e che svelano
la loro dote fondamentale, quella della fiducia destinata a diventare emblema dei figli di Dio.
Antonietta si abbandona a Dio Padre, vedendolo come una sorgente damore da cui attinge una

forza vitale per crescere nellamore e sperare quando il male l'aggredisce.
Dal sito www.scrutatio.it

14



Q
£
<X o
S
= &
S

S

[\2

«
@]
=1
@]
o
o
O
=7
[
=
=3
S
[(S)
(O
2
[\
v
S

La Chiesa lo ricorda il

& in corso 13 causa di beatificazione

MAUEL
FODE

%

9—’#

c.

<

(¢]

o
2
(=}
[\
=
s
=%
<
3,
(Y

Segni particolari ......... A ?@b?; S

Cuore invaso dal suo amico Gesu

Nasce a Calatafimi (Tp) il 21 giugno 2001, terzo figlio di una famiglia cristiana. A quattro
anni scopre di avere un tumore maligno con pressoché nessuna possibilita di guarigione: ver-
ra operato e nei cinque anni seguenti si sottoporra a venti cicli di chemioterapia. A sei anni
riceve la prima Comunione e I’anno dopo la Cresima. Ogni volta che riceveva la Comunione,
si distendeva per terra ai piedi del Tabernacolo come segno di penitenza. Era il momento in
cui entrava in colloquio con Gesu. I1 20 luglio 2010, il suo ultimo giorno sulla terra, Manuel,
disteso sul letto, teneva stretta la Corona del Rosario tra le mani. Fu celebrata la Santa Messa
nella sua camera.

Dopo aver ricevuto la Comunione con un filo di voce disse: «Ho finito» ed emise il suo ultimo
Respiro. Pochi istanti dopo il “Guerriero della Luce” contemplava la Vera e Unica Luce.

«Gesu mi ha proclamato “Guerriero della Luce” per vincere il male e le tenebre
del mondo», diceva Manuel. Ed era un guerriero accompagnando Gesu nelle sue soffe-
renze: un giorno, per esempio, Manuel si rifiuta di prendere 'antidolorifico perché, confida alla
madre, «Gesu ha bisogno della mia sofferenza di oggi per salvare le anime».
Quando la chemio gli provoca la caduta dei capelli, per lui tra le ferite pitt dolorose, suor An-
tonella chiede a Manuel: «Se Gesu ti dicesse che ha bisogno dei tuoi capelli per la conversione
dei cuori “duri’, come li chiami tu, cosa risponderesti?». Manuel non ci pensa nemmeno un
secondo: «Al mio Amico non si dice mai di no. Se Gesu ha bisogno dei miei capelli perché deve
fare qualche magia, io glieli dono volentieri». E poi scrive: «Gesu, ti regalo i miei capelli con il
cuore. Cosi trasformerai i miei capelli in polverina magica e li darai a tanti bambini e a tante
persone che hanno il cuore duro».
Sara cosi anche verso la fine della sua vita: quando i medici si accorgono di due masse tumorali
in testa, Manuel rivelera ai suoi cari «un dono grande che Gesu gli aveva fatto: due spine della
sua corona» donategli da Cristo per la salvezza delle anime.
Da “Manuel”, di Valerio Bocci e “Il chicco di grano” di Costanza Signorelli

15



A

La Chiesa la ricorda il
1° ottobre

«

DI GESU BAMBINO

S. TERESA

Segni particolari

Amore nel cuore della Chiesa

E I’ultima dei nove figli (ne sopravvivono cinque) nati dai Santi Luigi Martin e Zelia Guérin.
Dopo un’infanzia felice, a quindici anni ottiene il permesso di entrare nel Carmelo, dove pas-
sera gli anni della sua vita: qui prendera il nome di Teresa di Gesu Bambino e del Volto santo.
Al centro del suo cammino vi € la cosiddetta “Piccola Via”, che consiste nell’affidarsi totalmen-
te all’amore misericordioso di Dio e nel vivere con amore le piccole cose della vita quotidiana.
Donna semplice, non vive eventi straordinari come estasi o miracoli, conosce I’aridita nella pre-
ghiera e le incomprensioni, maniente le toglie la serena allegria e la pace che le colmano il cuore.
Muore nel Carmelo a ventiquattro anni per tubercolosi, promettendo che avrebbe passato il
suo Cielo a fare del bene sulla terra

Intesi parlare d'un grande criminale, che era stato condannato a morte per dei

delitti orribili: tutto faceva prevedere chegli morisse nell'impenitenza. Volli a qualun-

que costo impedirgli di cadere nell'inferno: ... consapevole che da me stessa non potevo nulla,
offersi al buon Dio tutti i meriti infiniti di Nostro Signore, i tesori della santa Chiesa, [feci] dire
una Messa secondo la mia intenzione ... Sentivo in fondo al cuore la certezza che i desideri
nostri sarebbero stati appagati; ma, per darmi coraggio e continuare a pregare per i peccatori,
dissi al buon Dio che ero sicura del suo perdono ... e che avrei creduto cio anche se quegli non
si fosse confessato e non avesse dato segno di pentimento ... Leggendo le notizie sul Pranzini,
il giorno seguente alla sua esecuzione capitale, ... le mie lacrime tradirono la mia emozione:
Pranzini non si era confessato, era salito sul patibolo e stava per passare la testa nel lugubre
foro, quando a un tratto, preso da una ispirazione subitanea, si volta, afferra un Crocifisso che
il sacerdote gli presentava, e bacia per tre volte le piaghe divine! Poi 'anima sua va a ricevere la
sentenza misericordiosa di Colui che dice: «Ci sara piu gioia in Cielo per un solo peccatore il

quale faccia penitenza che per novantanove giusti i quali non ne hanno bisogno...».
Da “Storia di unanima”, 135



La Chiesa lo ricorda il

é un testimone della fede

DAVID
BUGGI

......... a.wft:)!:T‘b;T

David era un giovane come tanti: andava a scuola, faceva sport, amava la vita, era curioso e
intelligente. Frequentava la parrocchia, aveva una formazione cattolica e stava cercando il
“vero senso della vita”, la Verita attraverso la fede.

All’eta di sedici anni gli viene diagnosticato un tumore maligno alle ossa. Il male progredisce
rapidamente: metastasi al polmone, dolori forti, sofferenza continua. Nonostante la paura, il
dolore, la fragilita, David attraversa la prova con una fede matura, trovando nella preghiera
e nella fiducia in Dio una nuova consapevolezza. Racconto lui stesso che, in un momento di
profonda crisi, decise di “affidare la malattia a Dio” e di vivere le sue sofferenze come offerta.
Per David, quell’anno di malattia fu “I’anno piu bello della sua vita”.

«Una sera in ospedale incomincio ad essere turbato e allora prendo il Rosario
e comincio a pregare; ed inizio subito a sentire unemozione bellissima che mi irradia
nel cuore, unemozione molto, molto potente: pit prego piu diventa forte perché diventa viva.
Era unemozione concreta come puo essere la felicita, la tristezza, ... ma completamente nuova,
mai provata prima e bellissima: come sentirsi innamorati, al settimo cielo, ma di un amore vivo,
concreto. Fino a che non scoppio a piangere senza riuscire a fermarmi mentre mi tornano in testa
quelle parole: “Affida la tua malattia a Dio”. E qui il Signore viene di nuovo a sconvolgermi perché,
finito il Rosario, ... passo dallessere sicuro di non affidare la mia malattia a Dio, allessere estrema-
mente convinto che fossel'unica cosa cheiovolessifare. Capiiin unistante che tuttii miei progetti,
tutta la mia voglia di controllare la mia vita, erano soltanto un remare contro: il Signore mi stava
mostrando come la mia vita non rispondeva alla mia volonta, ma alla Sua. Da quel momento, io
ho vissuto letteralmente 'anno piti bello della mia vita». Dopo quellesperienza in ospedale inizia
ad andare a messa tutti i giorni, a ricevere I'Eucaristia quotidianamente e «a prenderla in modo
sano, essendomi confessato prima se avevo commesso un peccato di cui sentivo la gravita».
Da “Il chicco di grano” di Costanza Signorelli

17



O MARIA,

MADRE DI MISERICORDIA,

VEGLIA SU TUTTI

PERCHE NON VENGA RESA VANA LA CROCE DI CRISTO,
PERCHE LUOMO NON SMARRISCA LA VIA DEL BENE,
NON PERDA LA COSCIENZA DEL PECCATO,

CRESCA NELLA SPERANZA IN DIO

“RICCO DI MISERICORDIA’,

COMPIA LIBERAMENTE LE OPERE BUONE

DA LUI PREDISPOSTE

E SIA COSI CON TUTTA LA VITA

‘A LODE DELLA SUA GLORIA”.

S. GIOVANNI PAOLO I1




